# 持松法師對近代華嚴中興的貢獻

## 摘要

(作者按:為避免文章冗贅,行文中的法師、居士等稱謂,多有省略。)

明清以來中國佛教衰頹,清末民初政治更加動盪不安,而有「廟產興學」的倡行,傳統寺院備受威脅,因而改革的呼聲四起。為了扭轉佛教的頹勢,有識之僧首擔其荷,辦學育僧,整理典籍,報刊弘傳……等,為近代佛教各宗的發展開啟新頁。於此一時,華嚴宗有諸師,承繼祖業,肇基中興,其發軔始於月霞(1858-1917),繼之於應慈(1873-1965)與持松(1894-1972)、智光(1889-1963)等高僧大德。

1914年月霞創辦華嚴大學於上海,該校後遷至杭州海潮寺,並於1917年遷址至江蘇常熟興福寺,是年底,月霞圓寂,持松承繼先師遺志,得應慈協助,改名「華嚴大學預科講習所」,擔任校長,辦校宗旨為"昌明佛理,探討華嚴,預授大小乘經論,養成正軌人材,挽回世運,普及教育為宗旨"。華嚴大學畢業的學僧分散到全國各地,續辦各種學院,影響深遠,為近代華嚴宗門重振之發端。

持松勤究華嚴大教,深得真髓,因此著述持續不斷,為近代華嚴教義立說。1923年自日本回國後,著手撰寫《賢密教衡》,隨後《賢密教衡釋惑》,透過華嚴五教, 判釋華嚴與密。1931年起,更集大成撰《華嚴宗教義始末記》。

1940 年,蔣維喬、李圓淨諸居士同應慈共同發起組織成立了「華嚴經疏鈔編印會」,整理華嚴典籍蔚為風氣,並請持松參預其事,所編成之佛典文獻,持松皆為其作序。

1942年《佛學半月刊》應時推出四宗派專題,其中「華嚴宗專號」及「真言宗

<sup>\*</sup>中華國際梵漢咒語協會理事長,法鼓山·中華電子佛典協會(CBETA)特約研究員,中國社會科學院佛教研究中心特邀研究員,中國人民大學國學院客座教授。

專號」二專題,皆由持松執筆。持松對華嚴之闡微,眾所倚重。

本文繼《持松大師全集》全套八冊(以下略稱《全集》)<sup>1</sup>之出版,按上述梗概,依次敘述,謹將這一段鮮為人知的種種貢獻匯整於文,說明持松對華嚴的中興有其歷史地位。

**關鍵詞**: 持松、華嚴大學、賢密判教、華嚴宗教義始末記、華嚴宗專號、華嚴經 疏鈔編印會

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 《持松大師全集》全套八冊,由楊毓華主編,林光明副主編,震曜出版社,2013 年 7 月。收錄 持松大師所著及其編纂的著述,始於 1919 年(大師 26 歲),終於 1972 年(大師涅槃)。《全集》按 下述類別收錄,各類再按著述年代依次編排。第一冊:行儀、經義、律戒。第二冊:論釋、般 若。第三冊:總持(上)。第四冊:總持(下)。第五冊:教史、諸宗。第六冊:專論、文鈔、函件、 詩賦。第七冊:墨寶。第八冊:年譜、附錄、索引、後記。

## 持松法師 生平簡譜

持松法師<sup>2</sup>(1894-1972),字旃林。俗姓張,湖北沙洋人,嗣法月霞後,法諱密林,自號師奘沙門。入真言宗後,得灌頂號為入入金剛,又自名根法、阿鑁,晚年潛修,自號遯翁。

1910年,法師於沙洋鐵牛寺出家,依脈滿披剃,法名持松。後受具足戒於漢陽歸元寺。1914年月霞創辦華嚴大學於上海,持松入學就讀。1916年曾返湖北當陽玉泉寺,依祖印究天台宗大意,於天台教觀諳熟於心。1917年隨侍月霞。是年底月霞圓寂,由持松嗣法,為南嶽下第四十七世,賜法名密林,繼任興福寺住持。承先師遺志辦學育僧,設校「華嚴大學預科講習所」,擔任校長,親自授課。

1921 年於寺務、授課之際,撰《攝大乘論義記》、《釋迦如來一代記》、《大乘起信論講義》等。《攝大乘論義記》約20萬言,連載於《海潮音》,為當時正為唯識、法相名謂之異同而筆戰論壇的太虛和歐陽竟無所贊許。稍後應太虛之邀,至永明學舍開講《八識規矩頌》,復為《海潮音》撰述;次年著《瑜伽師地論淺釋》、《觀所緣緣論講要》等。1922年應請於湖北漢口九蓮寺華嚴學校講《攝大乘論》。於武昌佛學院講《觀所緣緣論》。於安慶迎江寺安徽僧學校講授《十二門論》。1934年,應邀為太虛所著《法相唯識學概論》一書作序。

1922 年冬,師閱《法輪寶懺》,思挽瑜伽密義,並藉此探究日本佛教真相,爲改革中國佛教之借鏡,東渡日本,禮天德院住持金山穆韶阿闍黎,賜灌頂號"入入金剛",得古義真言宗中院流第六十四世傳法阿闍黎位。1923 年回國後於杭州菩提寺(昭慶寺)傳法灌頂。1924 年至武昌住持洪山寶通寺,大弘唐密。為消弭浩劫之難,積種菩提淨因,長年多次啟建仁王護國法會。<sup>3</sup>1925 年,與太虛等組成"中華佛教代表團"赴日參加東亞佛教大會。會後留在日本一年多。

1926年從真言宗豐山派管長權田雷斧大僧正受學,得"新義真言宗傳法院流相承血脈——密林第四十九世灌頂傳法阿闍黎位"。隨後至比叡山延曆寺,習台密儀軌。最後再登高野山,依根本上師金山穆韶阿闍黎繼續修學。共得三個灌頂傳法——中院流第六十四世,傳法院流第四十九世,三寶院流第五十一世,終將鐵塔

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 此據持松著《自述》,及其灌頂弟子楊毓華撰《持松大阿闍黎傳略》(《全集·一》)及《持松大師年譜》(《全集·八》)等文摘錄而成。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 持松長年多次啟建仁王護國法會,包括:1924-1926、1929-1932、1936,其歷程詳載於《持松 大師年譜》(《全集·八》)。開壇高樹仁王法幢的年代,曾整理於拙文《仁王護國經闡秘》 之<編輯後記>,震曜出版社,2013年12月,頁201-203。

正傳東、台二密悉數取回。1927年回國,先後於上海、遼寧、南京、北京、杭州、 武漢、宜昌等地廣弘唐密。1936年,持松第三次東渡日本,回國後,應朱子橋、 王一亭、屈文六之請於上海覺園"丙子息災法會"主修尊勝佛頂大法<sup>4</sup>,禳災祈福。 每日皈依受灌頂者川流不息,滬上一時盛況。

1940年,李圓淨約蔣維喬、黃幼希等弟子整理持松著述,集名出版《師奘全集》。又在愛儷園等資助下,持松系統整理顯密典籍集成《師奘選述》<sup>5</sup>印行。

1947 年持松任上海市佛教會理事長並被推舉爲靜安寺住持,致力於"靜安佛學院"的規劃和管理。1948 年,社會更不安定,大師撥出靜安寺沿街房屋,創立佛教平民診療所。1950 年,大師主修佛母大孔雀明王和平息災法會6於法藏寺,入壇灌頂皈依者踵至,影響擴大至海內外。1953 年 4 月,於靜安寺內建立真言宗壇場;6 月,任中國佛教協會理事,後任上海市佛教協會副會長、會長。1955 年,參與中國佛教協會所組成中國佛教百科全書編纂委員會,撰寫《金胎兩部》、《即身成佛》兩條目。1956 年,赴尼泊爾參加南傳佛教國家紀念佛陀涅槃二千五百周年慶典。隨後,又出訪越南、柬埔寨、緬甸等國。

文革十年動亂期間,作品大都以詩作書法呈現,收錄於《全集·六》之「詩賦」。師於 1972 年圓寂,世壽八十。持松一生,深入經藏,著作等身,重要著作按《全集》收錄順序有:住心品纂注、三昧耶戒義釋、攝大乘論義記、觀所緣緣論講要、因明入正理論易解、菩提心論纂注、仁王護國般若波羅蜜多經闡秘、心經闡秘、般若理趣經集解、密教通關、悉曇入門、三陀羅尼釋、十八道略詮、金剛界行法記、胎藏界行法記、護摩行法記、隨行一尊供養念誦私記注、賢密教衡、賢密教衡釋惑、華嚴宗教義始末記……等。

# 華嚴大學 僧伽教育

清末民初的佛教內部改革呼聲四起,傳統寺院受到「廟產興學」的主張而面臨重重危機。據黃德賓著《我國近代佛教圖書館興起背景因素之考察》一文中提到:

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 持松長年多次啟建尊勝佛頂法會,如:1932、1936、1937、1944、1949,其歷程詳載於《持 松大師年譜》(《全集·八》)。

⁵ 《師奘全集》及《師奘選述》之印出書目,詳見《全集‧一》之「行儀」,頁147-150。

<sup>6</sup> 持松長年多次啟建孔雀明王法會,如:1925、1950、1953、1956,其歷程詳載於《持松大師年譜》(《全集·八》)。

除了廟產興學外,民國初期許多留學生返國之後,以民主(德先生)、科學(賽先生)為口號,得到大多數新知識分子的響應,他們在民國八年五四運動前後,表現的相當活躍,同時倡導「破除迷信」運動,這個運動在十一年時達到了高潮。.....全國各地藉口破除迷信,組織「廟產興學促進會」、「廟產清理委員會」等以接收、侵佔寺產聲中,政府徵收「迷信捐」、「經懺捐」也就被認為是理所當然了。此時,寺院不僅傳教無力,甚至連生存都成了問題,中國傳統佛教被迫面對行將解體的嚴重危機。廟產興學影響之下,寺院所藏文物也難逃破壞之厄運。......在廟產興學的實行下,寺院遭到外界勢力的侵入,不但僧尼被迫流離失所,連寺內典藏的文物往往被破壞殆盡,損失慘重。7

佛教的有志之士為挽回此頹危之勢,研擬各項革新圖強的方案<sup>8</sup>,興辦佛教學院,僧伽教育為當務之急。近代華嚴的中興亦應於此時,1914 年月霞應狄楚青、康有為之請,由冶開祖師授命而創辦華嚴大學於滬上哈同花園——愛儷園。 以"提倡佛教,研究華嚴,兼學方等經論,自利利他"為宗旨。1914 年 9 月 1 日,持松入學,1915 年,月霞偕全體師生將大學遷至杭州海潮寺,繼續講授華嚴教義兩年多,學員於 1916 年畢業。與持松同期的學員有常惺、戒塵、妙闊、慈舟、了塵、智光、靏亭、慧宗、體空、海山、性澈、慧西、遠參、朗然、周仲良、黃覕子等八十餘人。

月霞<sup>9</sup>(1858-1917),湖北黃崗人,俗姓胡。十九歲投南京大鐘寺出家,次年受具足戒。後於金山、高旻、天寧等道場參學;入終南山,專究《華嚴》;登九華山,安禪三載;後主持安徽佛教會並辦僧學校於迎江寺。出訪東瀛、南洋、印度、西歐諸國考察佛教。丙午(1906年)與應慈等同於天寧寺冶開門下得授記前,賜法名顯珠。月霞以"教弘賢首,禪繼南宗"為己任,被尊為華嚴座主,為近代弘揚華嚴的大家,民國以來弘揚華嚴者,大都出其門下。

<sup>7</sup> 黄德賓著《我國近代佛教圖書館興起背景因素之考察》,佛教圖書館館訊第三十期,頁 43-44。

<sup>\*</sup> 黃運喜著〈清末民初廟產興學運動對近代佛教的影響〉,頁 300-301。就「廟產興學熱潮下之佛教徒」提到對此衝擊的因應之道有四種類型:(一)配合政策,率先捐款興學,並接受政府旌獎。 (二)寺廟自行興辦啟蒙學堂、初等學堂、中等學堂或師範學堂,以杜絕外界提撥寺產的藉口。 (三)寺廟興辦僧學堂,培養弘法人才。(四)除提撥寺產興學外,自身更赴日考察,以彼邦政教經緯,當作國內教界借鏡。

<sup>9</sup> 參見《持松大師年譜》(《全集‧八》,頁 3752)。《月霞老法師傳略》,《全集‧六》,頁 2966-2969。

1917 年 8 月 18 日,月霞任興福寺方丈<sup>10</sup>,以振興教法、培植僧材為急務, 決定續辦華嚴大學,院址選擇在山門東側之救虎閣及龍神堂內,並赴杭州遷校事 宜,命應慈主其事。持松則隨侍月霞,受命掌書記職兼督工役。是年底月霞圓寂, 囑法弟應慈"善弘華嚴,莫作方丈",遺囑佈告由持松嗣法月霞,為南嶽下第四十 七世<sup>11</sup>,賜法名密林,繼任興福寺住持,並佐以法弟慧宗、 潭月為監院。

時持松年僅二十五歲,一青年客僧,不負先師所托,整飭寺務,繼承遺志,得應慈協助,於 1919 年續辦華嚴學院,定名「華嚴大學預科講習所」,持松任校長,親自授課,應慈任監督,慧宗為監學,並邀常惺為教務長,共同制訂《中華佛教華嚴大學預科講習所簡章》 12 ,學校設預科 3 年、正科 3 年,學生每期 50-60 人,僧俗均可報考入學;三年講習課程以經律論為主要講讀,兼論各宗教義,並授中國傳統字學及文學,以及歷史、地理、算術等課。華嚴的修學除了透過經律論,並研習華嚴禪教。禪觀包括「華嚴五蘊觀、妄盡還源觀、三聖圓融觀、法界觀」;教義包括「讀華嚴一乘教義章、講華嚴教義章、華嚴義海百門」。是年冬,奉應慈命,建華嚴戒壇於興福寺大殿東側傳授三壇大戒,禮請冶開為得戒本師大和尚。1921 年持松辦學頗有成績,應慈遂以"華嚴法界觀門者、天寧法脈興福寺分燈之中興砥柱"稱譽之。

1922 年底,持松因赴日求取真言密法而辭任,預科講習所易名為「法界學院」。法界學院在我國僧教育界佔有重要地位,以謀僧教育普及,造就僧材,著名者有葦

華嚴大學預科講習所簡章

舫、葦乘、正道、福善、智開、默如等。法界學院存續二十多年,先後在該校任 住持(校長)的有月霞、應慈、持松、慧宗、潭月、存厚、正道、葦乘等法師。 慈舟、常惺、蕙庭、明真、歸元、大謙、林子青(慧雲法師)、祝彭年等曾於此授

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> 《重刊破山興福寺志跋》,《全集・六》,頁 2921。

<sup>11 《</sup>持松大師年譜》(《全集·八》,頁 3939)。南嶽下第四十六世為應慈,其靈龕起塔於冶開祖師靈塔之側,其塔正面鐫:"傳講三譯 華嚴座主 南嶽下第四十六世 天寧法脈 興福分燈 應慈親禪師之塔"。

<sup>12 《</sup>中華佛教華嚴大學預科講習所簡章》,《全集·五》,頁 2379-2382。

課。

如今,華嚴宗已經由其門人、同道傳至海外,如智光、成一、淨海等諸師, 成就卓著,將華嚴宗廣為弘揚。茲舉其要者略述如下<sup>13</sup>:

(1)常惺(1896-1939):自 1922 年起,歷任安徽僧學校校長、廈門南普陀寺閩南佛學院副院長、北京柏林教理院院長、廈門南普陀寺閩南佛學院院長,期間亦主持杭州昭慶寺僧師範講習所教務,並於昆明成立雲南四眾念佛會、江蘇泰縣光孝寺創設光孝佛學研究社。

(2)慈舟(1877-1957): 1920 年協助了塵、戒塵於湖北漢口九蓮寺開辦華嚴大學。 1923 年應杭州靈隱寺之請開辦明教學院。1924 年於江蘇常熟興福寺開辦法界學院。1928 年應鎮江竹林寺請求創辦竹林佛學院。1933 年於福州鼓山開辦法界學院。 1936 年於福州法海寺再辦法界學院。

(3)智光(1889-1963): 1913 年回江蘇泰縣光孝寺創儒釋初高小學並任校長。 1934年任焦山定慧寺住持,首改叢林制度,創焦山佛學院。1952年,弟子南亭於台北創建華嚴蓮社,如請智光長期供養。

(4)靄亭(1893-1947): 1928 年於鎮江創辦竹林佛學院。1934 年於香港籌辦成立東蓮覺苑,並於港、澳創辦義學,協辦寶覺女子學校。1935 年在香港創辦青山佛學院。

縱觀近代華嚴中興之發端,宗門之重振,實有賴於月霞、應慈、持松等高僧,辦學授業,樹立僧伽教育的遠見。畢業的學員分散到全國各地,續辦各種學院, 弘揚華嚴。諸如:華嚴大學、法界學院、華嚴學院、清涼學院等,致力推動僧材 的培育。

# 報刊弘傳 華嚴纂著

近代中國有識之佛教僧俗在各地辦學育僧之外,文字宣傳也是中國佛教現代 化的模式<sup>14</sup>。藉由出版事業的蓬勃發展,如報刊的發行以及佛典佛書的大量印刷,

<sup>13</sup> 由於手邊資料有限,於網路資料得知常惺、慈舟、智光、靄亭諸師辦學學院名稱,整理如文 所述。網路出處:

http://www.baike.com/wiki/%E5%B8%B8%E6%83%BA%E6%B3%95%E5%B8%88 \

http://www.epochtimes.com/b5/12/3/2/n3527904.htm >

http://dictionary.buddhistdoor.com/word/63149/%E9%9D%84%E4%BA%AD \

http://www.tznet.cn/portal.php?mod=view&aid=54, 摘錄日期 103/02/14。

<sup>14</sup> 冉雲華著〈太虛法師與中國佛教現代化〉(《中國佛教文化研究論集》,頁 228)。文中提到:新式教育、文字宣傳、名流支援、僧伽革命,再加上後來學到的國際呼應等五個方面,作為中國佛教現代化所摸出的新道路,也正是今日中國佛教生活的主要模式。

加速佛教的中興,其中以上海佛教書局,其經營規模之大,及其所刊行的《佛學半月刊》,流通範圍之廣,可以說是無與倫比的。<sup>15</sup>持松所撰述諸文,大都先載於各期刊,如《海潮音》、《佛教評論》等,後再結集成書。

1923年,《海潮音》曾刊出持松撰《賢密教衡》,闡明華嚴法界是顯、密歸處。 引起王弘願之質問而再作《賢密教衡釋惑》(1929),此一答辯引起教界對華嚴的重視。

1931 年 7 月,《華嚴宗教義始末記》開始連載於《佛教評論》, 1940 年結集六 卷成書,應慈為書作序。

1942年,上海佛教書局所刊行的《佛學半月刊》,自 1 月起,系列推出四宗派專

題,其中「華嚴宗專號」及「真言宗專號」二專題,持松皆應邀執筆,詳述如下:

- 一、「禪宗專號」(共四期),第 11 卷的第 1 號第 244 期至第 3 號第 246 期,以及第 7 號第 250 期。(1 月 1 日至 4 月 1 日之間)
- 二、「華嚴宗專號」(共二期),署名"持松"編,第11卷第8號第251期(4月16日)、第9號第252期(5月1日)。
- 三、「法相宗專號」(共五期),第 11 卷第 10 號第 253 期(5 月 16 日)至第 14 號第 257 期(7 月 16 日)。

四、「真言宗專號」(共二期),署名"密林"編,第11卷第17號第260期(9月1日)、第18號第261期(9月16日)。

「華嚴宗專號」,補《華嚴宗教義始末記》 未盡之處,主要文章有:《弁言》、《華嚴之源



華嚴宗專號第 251 期(1942 年 4 月 16 日)

流》、《華嚴經在中國之地位》、《華嚴經之科判》、《六十華嚴與八十華嚴之處會》、《華嚴經獨成一宗之沿革》、《華嚴經之文義綱要》等。著重對華嚴宗性起法門有

<sup>15</sup> 黃德賓著《我國近代佛教圖書館興起背景因素之考察》,佛教圖書館館訊 第三十期,民 91 年 6 月。提到上海佛學書局經營的概況:至民國二十二年六月為止,上海佛學書局經營的概況為:除各種定期刊物外,新出版書籍計有一百十種,數達二十八萬冊。流通各地經籍,計百於萬冊。本局所出之《佛學半月刊》,每期已銷至一萬二千份。各地分局已有八處,分銷處已增至一百餘家。

所發揮,且對《華嚴經》內容大旨"揭櫫綱要",作為研究華嚴教海的重要著作。 1939~1945年間,匯整華嚴典籍蔚為一股風潮,由「華嚴經疏鈔編印會」所 編出的經疏鈔等,持松皆為其作序及介紹:包括《華嚴經疏科文表解敘》(1938),《應 慈和尚重刻晉譯華嚴經序》(1939),《重印賢首諸乘法數序》(1940),《重編華嚴疏鈔序》 (1942),《重編華嚴經疏鈔募印功德緣起》(1943),《編印華嚴疏鈔始末因緣》(1943),《重 編華嚴經探玄記序》(1945),《華嚴經普賢行願品疏序》(1948)等,發軔導引入華嚴大 海。

### 華嚴判教 腎密教澈

持松心嚮真言密教,其發心為自心尋求本有之覺體,以淨菩提心為正因,大 悲萬行為根本,利他方便為究竟。<sup>16</sup>持松承其血脈,同時運用自身對華嚴法界緣起 之深入體悟,依以判攝賢密教理。而空海在日本所創立的真言宗,依十住心判攝 密教為最高教理。<sup>17</sup>對此判教,持松不能墨守,在《賢密教衡》及《賢密教衡釋惑》 二作中提出"賢首真言並重而弘密教"之論。

持松曾開示曰:

佛祖在世時為眾生說小始終頓圓諸乘法門,釋尊涅槃後於金剛法界宮說真言密教。華嚴法界與真言六大均屬圓滿之教,其教理相接近。但約佛果說,華嚴勝於密教;約眾生進趣方便說,則密教勝於華嚴。密教自己一念與本尊三密相應,相應後由此一門深入,然後進入普門法界華嚴海會,如此則較易矣。<sup>18</sup>

為尋求圓融賢首密教相映相澈,以三密相應成就而契入華嚴海會一真法界, 使賢首、真言並重、金玉互煥,兩得其準之論,稱為「賢密教澈」。

1923 年持松自日本回中國後,掛錫常熟興福寺之"廉飲堂",著手起稿《賢密教衡》之論,因意有末盡,納於笥中。後有弟子未經持松同意,竟自抄出,投於《海潮音》,1928 年起,《賢密教衡》載於該刊第九年第四至六期。

持松對賢首及密兩宗教義差別,認為密教雖然對有緣者是個捷徑,但它最終的目標仍是契入到華嚴根本法界。在《賢密教衡》第三章"衡五味配五藏"中闡明

<sup>16 《</sup>密教通關·第六》「行位斷惑」、《全集·三》,頁 1092-1093。

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> 《密教通關·第三》「立教差別」,《全集·三》,頁 1062-1073。

<sup>18 《</sup>持松大師年譜》,《全集‧八》,頁3826。

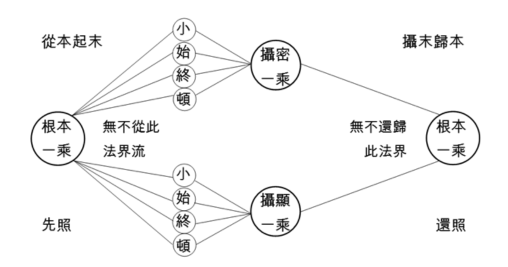
#### 修學次第,云:

支分方便之曼荼羅,無非漸引劣機,入於顯法門中之法界圓壇,直至見法界大曼荼羅中,一本尊,皆是法界標幟,一遍一切,一切遍一等,即是方便為究竟,即是如來最極三密。得此最極三密,方入華嚴性海之域。故《大日經》云:乃至身分擧動住止,應知皆是密印舌相所轉,眾多言說,應知皆是真言。此即顯示華嚴法爾常然之義。

第十章"衡所立之教門"略剖十門以衡之,並為密宗判教19:

古德云:"森羅萬象,至空而極;百川眾流,至海而極;一切聖賢,至佛而極;一切教法,至圓而極;諸祖判教,賢首而極。"蓋以前代諸德,各述一門,五祖籠絡,結成教網。開合自在,卷舒無礙,故華嚴五祖而後,無復判教之人。今欲仰鑽前規,且宗五教。若將密宗根本兩部大經用五教判攝,悉是同圓。與《法華》同為開權顯實、攝末歸本之教。但《法華》為顯一類機,兩部為密一類機也。蓋以《華嚴》先轉山王,極唱根本一乘,信者絕希,於是從本起末,說小始終頓諸乘法門,漸漸引權令歸實門,四十九年,調練方熟,於是以《法華》攝顯機,令從開示悟入,證於法界。以真言攝密機,令從阿啊暗噁,證於法界,及乎各從一門深入之後,仍同歸於《華嚴》根本法界。其門雖別,其入則同。今將本末法輪,生起次第,列圖於後,以便覽尋:

<sup>19 《</sup>腎密教衡》,《全集·五》,頁 2409-2410。



持松最大的特色是以華嚴五教判釋密教,此是前人很少涉及的,認為密教與法華都是同圓一乘,與華嚴這個根本一乘是不一樣的。對密宗根本兩部大經判教,判密教與法華同圓,皆為開權顯實、攝末歸本之教,各攝顯密之機而同入華嚴別一圓教。以《大日經》等攝密機而引五種三昧耶道,同歸於普門圓壇。此顯密匯流,復歸於華嚴這個別教一乘之根本法輪。"以真言總持密契於華嚴海印三昧,成就華嚴法界",從根本上維護了華嚴,透過華嚴五教,判釋華嚴與密,說明終入華嚴法界。對此教判,太虛曾就《賢密教衡》一文評曰:

"持松法師據賢首義以爭為判教之最勝者"20。

古大德曾有會通顯密,《賢密教衡》云:

昔遼之覺苑法師,秉清涼教義,作《大日經義釋演密鈔》,謂大日與華嚴宗果是同,但顯密為異,如斯合會,雖云圓通,然就義門,亦似未允。<sup>21</sup>

遼代(916-1125)密教代表人物有燕京圓福寺總秘大師覺苑和五台山金河寺沙門道殿,兩人都據《華嚴》的圓教思想以融會密義。<sup>22</sup>

<sup>20 《</sup>十五年來海潮音之總檢閱》,載於《海潮音》十六卷一號,1935年。

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 《賢密教衡》,《全集·五》,頁 2388。

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 《中華佛教百科全書》第九冊,頁 5517a,中華佛教百科全書編輯委員會,1994 年元月。

道殿於《顯密圓通成佛心要》23卷一提到華嚴「一真大法界心」:

二、別教一心者。謂一真無障礙大法界心。含三世間具四法界。全此全彼而無障礙。即知包羅法界圓裹十方。全是一真大法界心。於此一真大法界內。所有若凡若聖若理若事。隨舉一法亦皆全是大法界心。乃至唯舉一塵亦皆全是大法界心。華嚴經云。華藏世界所有塵。一一塵中見法界。又一塵既是大法界心。於此一塵大法界內。復舉一塵亦皆全是大法界心。若橫若竪重重舉之。重重皆是大法界心。<sup>24</sup>

於卷二力倡「顯密雙修,以妙契佛心」:

三、顯密雙辯者。若雙依顯密二宗修者,上上根也。謂心造法界帝網等觀, 口誦準提六字等呪。此有二類:一、久修者,顯密齊運;二、初習者,先 作顯教普賢觀已,方乃三密加持,或先用三密竟,然後作觀。二類皆得。 余雖下材心尚顯密雙修。<sup>25</sup>

賢首清涼以義判教,一經之中容有多教,即知一切經中真言,皆是圓教。 一切真言名總持者,能總含攝無盡教理行果也。實而言之,雙用二門妙契 佛心。<sup>26</sup>

覺苑於《大日經義釋演密鈔》27卷一提到「圓教」云:

五、圓教。明一位即一切位,一切位即一位,十信滿心,即攝五位成正覺, 等依普賢法界,帝網重重,主伴具足,故名圓教。<sup>28</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> 《大正新修法寶總目錄》第一卷,頁 500b,《顯密圓通成佛心要集》:遼(-應曆八 AD958-) 道殿集。

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> 《顯密圓通成佛心要集》卷 1(CBETA, T46, no. 1955, p. 990, c20-p. 991, a1)。

<sup>25 《</sup>顯密圓通成佛心要集》卷 2(CBETA, T46, no. 1955, p. 999, a9-14)。

 $<sup>^{26}</sup>$  《顯密圓通成佛心要集》卷 2(CBETA, T46, no. 1955, p. 1004, a12-16)。

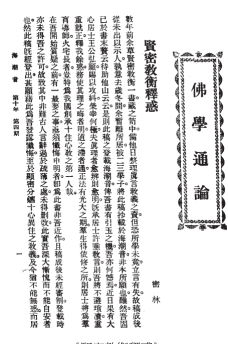
<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> 《大日經義釋演密鈔》,遼道宗太康三年(AD1077) 覺苑依勅製。網路: http://ddc.shengven.org/mobile/text/02-04-2/132.php,摘錄日期 103/02/26。

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>《大日經義釋演密鈔》卷 1(CBETA, X23, no. 439, p. 525, a2-4 // Z 1:37, p. 2, d17-p. 3, a1 // R37, p. 4, b17-p. 5, a1)。

卷四以如實知自心,稱圓宗、秘藏為「宗 果是同」:

> 第三義:已該圓宗第四立如實知自心, 別收秘藏。豈華嚴、般若劣於如來秘藏 耶?答:此乃宗果是同,但顯密為異。 前約教相圓極,攝諸了義;後約威靈呪 驗,屬以秘宗。<sup>29</sup>

《賢密教衡》刊出後,廣東王弘願(1873-1937)對文中的部分觀點提出不同意見,撰《衡賢密教衡》一文載於《潮州佛化季刊》以詩之。為此,1929年,持松撰《賢密教衡釋惑》作答,載於《海潮音》第十年第四期。就華嚴與密宗的關係作了進一步闡述,云:



《賢密教衡釋惑》 (載《海潮音》第十年第四期,1929年)

居士命吾於華嚴中求得印相之法以相告。吾應之,曰:有!華嚴之印,有總有別,總則曰法界印、曰海印、曰彌勒彈指印、曰文殊摩頂印。別則執筆印、按紙印、乃至泉流印、風動印、行住坐臥取捨屈伸印等。凡此諸印,皆一切凡聖天龍鬼神所不能越者也。以執筆印、召請金剛筆,入我心蓮花台,從一一羊毛、一一兔毛中,放無量光,照觸十方法界、滅一切眾生苦,還來收一聚,成金剛筆三昧耶形,而加持我,令我於一剎那間,即得華嚴中金剛筆三昧,我承此如來執筆誓教法印,得於彌勒樓閣中自在行走,無人阻撓,乃至大日如來法界宮中,金剛薩埵鐵塔之內,亦皆能自在行走,無人阻撓。(中略)以賢首、真言並重,而弘密教。30

持松於顯密理(教義)、事(修證)圓融、證得之結論,使賢首密教相映相澈, 賢首真言並重而弘密教。

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> 《大日經義釋演密鈔》卷 4(CBETA, X23, no. 439, p. 571, b15-c1 // Z 1:37, p. 49, b14-c6 // R37, p. 97, b14-p. 98, a6)。

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> 《賢密教衡釋惑》,《全集·五》,頁 2415-2418。

### 華嚴宗教義始末記

持松早年從月霞深研華嚴教義,又從應慈受記前,嗣為法子,自思:

唐譯《八十華嚴》以來,各種疏鈔、玄談甚多,清涼國師之《華嚴文鈔》 文廣義繁,學者心力有所不及,或不能深入,或對《華嚴》之全經、觀行、 境界不能演然於心目,也無所解悟,以至於不能進入華嚴海會,實乃一大 憾事。<sup>31</sup>

1931 年 7 月起,《華嚴宗教義始末記》開始連載於《佛教評論》<sup>32</sup>,在 1938 年 9 月的兩封持松《致李圓淨居士書》<sup>33</sup>中提到:

松研鑽華嚴有年,自知對於華嚴宗應作之事尚多,但自習真言宗後,又覺真言宗應作之事較華嚴更多。此生精力有限,且已入衰老境地,焉能一一完畢?故去歲曾勉力編有《華嚴宗教義始末記》一書,大約五、六卷之譜。 松此次所編《華嚴宗教義始末記》,即注重下手工夫,俾學者實行易於入門也,若得印行流通,似乎不無小補。

1940 年《華嚴宗教義始末記》結集六卷成書,應慈給予很高的評價,為該書作序<sup>34</sup>時提到:

門人持松近雖歸嚮真言,然以華嚴為先入之學,兼以吾兄弟期望之殷。亦思有以扶宗本,酬祖德。爰取諸祖撰述,序其先後,撮其精要,考誕應之事蹟,辨立言之異同,案五教之名實,詳大小之斷證。後附以〈五教觀行修持法〉一章,俾明各宗躬行實踐之準繩。書凡若干編,編若干章。節目條款,次第相生。總題曰《華嚴宗教義始末記》。余曾為之丹乙一過,見其陳意取辭,在論次諸祖各自立說之善巧,使知某意原出某祖,起初祖杜順,迄五祖圭峰,而述明五教發展之程序。後之學者,可因此而進窺一家之宗範。不致得枝而忘幹,守隅而昧方。

<sup>31 《</sup>持松大師年譜》,《全集‧八》,頁3803。

<sup>32 《</sup>佛教評論》第一卷第三號,1931年7月開始連載。

<sup>33 《</sup>佛學半月刊》七卷二十四號第一六五期,1938年9月16日。

<sup>34 《</sup>華嚴宗教義始末記序》,《全集·五》,頁 2422-2423。

應慈之序文載於《佛學半月刊》,該刊書訊也多次載文介紹:題曰《華嚴宗教義始末記》。迦陵居士,前曾創辦華嚴大學,今得此作,特請姬佛陀居士校勘印行,委託本局永遠流通。當今華嚴宗正在發刱,此書實為當務之要籍也。<sup>35</sup>此書的出版成為研修華嚴之重要典籍。在台灣多次被翻印,大乘精舍印經會於 2000 年元月曾再版,華嚴蓮社亦於 2002 年十月再版,空庭書苑更於 2008 年八月重新標點後再次印行。由此足見持松所闡釋的華嚴宗教義之重要及其影響之廣泛,成為近代研究華嚴之必要典籍。

《華嚴宗教義始末記》分四篇六卷,前三篇三卷以「判教」引五教名義,立 十宗大意;「教理之綱要」明成佛種姓及行位差別、修行之依。所述對華嚴之四法 界、六相、十玄門及五教之教義作了詳盡的整理。在後三篇三卷「觀行修持」以 轉凡之觀行修持,採集小、始、終、頓、圓諸教中,應如何藉由發心、進道,斷 惑證理,回入法界,趣向佛果的觀行修持過程。

1942 年,持松續撰《華嚴宗專號》補《始末記》之遺,發揮華嚴宗性起法門, 於《華嚴經獨成一宗之沿革》中提到<sup>36</sup>:

賢首大師之立性起也,乃據晉譯《華嚴經·寶王如來性起品》而立。言性 起者,對緣起而言也。緣起者,乃真妄和合,而起之法,有染淨之別,乃 因住之如來藏,有性善性惡之分,性起者,乃真如法性,自起而為諸法, 塵塵互具,法法互收,相即相入,具十種玄門,乃果海之法身。

至於五教建立大旨,有二門:一、約機修入,二、約法現流。37

約法現流建立五教者:由一乘圓教漸次流出頓等四教,即稱法本教,若隨 逐眾生機宜,則自生頓等四教之別,按大經所明有二種:一、舍那門,二、 普賢門。普賢門者,依普賢廣大之因,至舍那之滿果,故說無盡圓融之法 門,示法果無礙之修入,乃開解立行,斷疑生信之次第也;舍那門者,不 用智解情識之計度,不依從因至果之法相,說直入自性清淨圓明體之本分,

<sup>35 《</sup>佛學半月刊》第 235 期,1941 年 8 月 16 日。

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> 《華嚴宗專號》,《全集·五》,頁 2739。

<sup>36 《</sup>重刊破山興福寺志跋》,《全集·六》,頁 2921。

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> 《華嚴宗專號》,《全集·五》,頁 2741-2742。

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> 《重刊破山興福寺志跋》, 《全集·六》, 頁 2921。

所謂性起修入法門直入法界,無念成佛之道也。

同專號之《華嚴經之文義綱要》揭橥賢首大師就經本,略分五分:一、教起因緣;二、聖教所說法門差別;三、修因契果生解;四、託法進修成行;五、依人證人成德。學者依《華嚴宗教義始末記》及《華嚴宗專號》二作可深入華嚴深義。 而於《始末記》,海雲繼夢在《重刊〈華嚴宗教義始末記〉發行敘》中評論:

(該書)按賢首《一乘教義分齊章》中的〈所詮差別第九〉,於中十門, 針對種性、行位、時分、依身、斷惑、佛身、化境七項,復加觀行及前言。 (中略)

持松上師對於十門引七項而略心識、回心及果相,並將化境改佛土。此中 回心併入種性或時分,果相併入佛身,皆尚可說;就心識一門而放捨,於 整體佛法上乃一大缺憾也!<sup>38</sup>

然而在同書收錄釋慧林所撰《導言二》有提到:

事實上,密林法師在本書第四篇〈明觀行修持〉中,已然提及五性(即五教)發心動機,對於六識、阿賴耶、如來藏及法界性起為心,已就五教之心識差別予以詳盡剖析,與賢祖在《教義章》中所述五教心識差別若合符節。(中略)

判教的部分占本書篇幅近二分之一,然而除了判教以外,本書後半都在談 五教的觀行,也就是告訴我們,如何將前半部的教理納入後半部的行門加 以實踐,故可謂「解行並重」的指導。<sup>39</sup>

《華嚴宗教義始末記》在教義部分不提"心識",而編入第四篇「觀行修持」, 將"心識"視為華嚴之行法,而不是理論。以心識的差別,觀行有不同的法門,闡述 實踐修證之要義,證入法界之真理,在於"注重下手工夫,俾學者實行易於入門。" 《華嚴經之文義綱要》提到:本宗則不以機之趣入為本,而以法之流出為本,要 示果上顯現之法門,即以文義為一宗綱要,談文義一致,乃此經所以迥超餘經者

<sup>38</sup> 師奘沙門密林持松著《華嚴宗教義始末記》,頁 i-ii。

<sup>39</sup> 同前書。百 15-18。

也。持松對華嚴嚮慕,浸淘有年,所匯取前人章疏,綴成華嚴諸篇,直指華嚴之宗要。

### 華嚴經疏鈔編印會

《華嚴經疏鈔》是華嚴宗四祖清 涼澄觀國師,於唐貞元年間為八十卷 《華嚴經》所作之釋文《疏》及《隨 疏演義鈔》。《疏鈔》以信、解、行、 證來說明華嚴教理,並以五周因果貫 串三十九品經中修行次第的因果環 節,使學人更易了解《華嚴經》七處 九會之組織內容。

1940年,蔣維喬、李圓淨諸居士 同應慈共同發起組織成立了「華嚴疏 鈔編印會」,推舉應慈為理事長,朱 超願(子橋)、葉恭綽、蔣維喬為副 E一普佛是所世華。界至本能一以。說說不有剎。□□本本流藍的鉤有品 「品限用樓。昇嚴也。於就畫一大怎不不可不微一一板。不傳。輕配無。」 □一經同最示。旨、常十县。法海樣可可眾可應一切本三同的只。載畫下 「養。」一般現業歸館就本中□門等時說說不說數毛法呢上。華把也的陀本 對

《編印華嚴疏鈔始末因緣》(載《覺有情半月刊》 「華嚴疏鈔編印專號」,第四卷第九、十號合刊, 第八十一、八十二期合刊(1943年1月),第六、七版)

理事長,月晴、僧曇、關炯之、李耆卿、范古農、黃幼希、李圓淨、費慧茂、孟 望渠、錢重知、徐春榮等為常務理事,並請持松參預其事。

1943年1月1日,《覺有情》半月刊出版「華嚴疏鈔編印專號」,收入了由應 慈及持松等發起並撰寫的《重編華嚴經疏鈔募印功德緣起》及持松撰寫的《編印 華嚴疏鈔始末因緣》等。持松在後文中曰:

《華嚴疏鈔》不但是復興賢首宗的續命湯,而且是探討八十《華嚴》的指 南針。

《華嚴疏鈔》出世不久,流行還未普遍,就遇著武宗的毀滅佛法。當時《經》、 《疏》、《鈔》原是各別成部,輾轉傳抄,難免錯訛,這時中國連錯訛的也 沒有了,流傳到高麗去了,一直到宋朝方才由高麗取回來,淨源法師才把 《疏》錄在《經》的下面,名曰《華嚴經疏注》,《鈔》還是另外的。到明 朝嘉靖時,妙明和尚方才連《鈔》會在一處。(中略)

所以"華嚴疏鈔編印會"就在這時勢艱難期間,勉力的組織起來了。這事的動機雖然是徐蔚如居士,可是努力促成的功勞,還是李圓淨居士和蔣竹莊居

士。因他們兩人的努力,和黃幼希居士之肯毅然出而主任編訂,又遇著應 慈老法師正在上海開辦華嚴學院,一般會眾也都希望這件事早日成功,時 節雖然差一點,可是因緣卻很具足的了。

#### 在《重編華嚴經疏鈔募印功德緣起》中曰:

書寫經典為法行之一,今之印經即古之寫經也。寫經功德,大乘經中莫不讚揚,況《華嚴經》為佛教之根本法輪,一切經典從此流出乎!《華嚴經普賢行願品》云:乃至書寫一四句偈,速能滅除五無間業,所有世間身心等病,種種苦惱,乃至佛剎極微塵數一切惡業皆得消除。又云:乃至書寫 廣為人說,是諸人等,於一念中,所有行願皆得成就,所獲福聚無量無邊,能於煩惱大苦海中,拔濟眾生,令其出離,皆得往生阿彌陀佛極樂世界。 是以傳記所載古德書寫《華嚴》,其吉祥感應尤多不可思議,印經功德亦復如是。良以印經為財法兼施,長養眾生法身慧命,較諸僅以財施救濟色身者,自當超勝百千萬億倍也。《華嚴經》釋義之書亦有多種,其最精詳者首推唐代清涼國師《疏鈔》。此經《疏鈔》,自宋以來,單行會編,刻本不少,流傳至今,大率字句脫誤,彼此間出,而考訂校勘,從來未曾詳備,讀者苦之。本會因是發起重編,彙古今中日諸板本而校訂之,定為善本,以利讀者。積五載之功,稿經數易,始告完成。識者咸歎為希世之宏業,編者丁茲厄世,往往遇險如夷,尤足徵編印《疏鈔》之為功德不可思議。

其後,持松遵應慈命,為《重編華嚴經疏鈔》作序。該序刊於《覺有情》半月刊。該《疏鈔》,彙集古今中日許多版本進行校訂,恢復了清涼澄觀原本面貌,對中國佛教古籍的整理作出了重要貢獻,也對華嚴教義在近代的研究和傳播起了推動作用,1944年印行。這是應慈對弘揚華嚴宗所作出的又一重要貢獻。後於1966年夏,由南亭法師主持,台北·華嚴蓮社影印再版。書末跋曰:

華嚴經疏鈔——為解釋佛經者之權威註著,有不可磨滅之價值。但千百年來,傳寫刻印,漏誤滋多。民國二十五年(1936),上海蔣竹莊居士等,組華嚴疏鈔編印會,集宋、金、元、明、清,以及日本、高麗之版本二十餘種,逐字校對,精詳至極。以連史紙十六開,印仿宋字,線裝本四十厚冊

而流通之。經、疏、鈔,章段分明,句、讀正確,識者稱之。三十八年(1949) 南亭來台灣,有華唐慧淳居士者以此書見贈,珍藏至今,視若拱璧。誠恐 年久散失,因特影印,以資保存,並以公諸同好。茲值影印蔵事,特為簡 介如左。<sup>40</sup>

1995 年 8 月,台北·華嚴蓮社在住持成一法師的推動下,成立「新修華嚴經疏鈔研究會」,集合華嚴專宗研究所之師生,進行整編工作,使華嚴祖師所遺留下來的智慧財產,能以現代語言方式重新問世。該《新修華嚴經疏鈔》,自 2001 年 7 月開始付梓,至 2004 年 7 月付印完畢,全套廿冊,廿五開精裝本。

近代佛教對佛典古籍的整理,尤以華嚴經疏鈔編印會所會編的文獻,對華嚴的中興及後學影響深遠,持松當時致力於唐密的弘傳,但仍關注文獻的出版與推動,與應慈共同發起募印,獎掖寫經及印經功德不可思議,又為編印的文獻介紹其內容,並向大眾勸募,攝受有緣,同圓華嚴法界。

### 華嚴典籍 再版賦序

1923 年佛誕日,即使持松人在日本,仍應華嚴大學同學慧西之邀,於高野山 金剛三昧院為即將付印的《華嚴教義章疏合刊》作序。

1939~1945 年間,匯整華嚴典籍蔚為一股風潮,在此風氣下,許多華嚴典籍 被整理再版,皆由持松為其作序,茲略述如下:

1939年,持松作《應慈和尚重刻晉譯華嚴經序》,曰:

華嚴一宗,自五祖而後,雖不乏哲匠,然時隆時替,未能啣接一系。迨清末共和之交,先法師月霞尊者,始挺然利見,奮華藏之碩誓,續列祖之鴻猷,闡五教,明三觀,彰六相,抉十玄,別教一乘,於焉恢啟。現法師應慈和尚,與先師同願俱來,影響翊贊,殆媲夫文殊之輔化遮那,而慶喜之倫敘釋尊也。故先師捐塵以來,師獨荷肩仔,頻演大經,獎掖後進,無厭無倦,仍猶先師之住世也。甲戌秋,師宴坐興福寺救虎閣中,方閱《入法界品》纂要之文,恍見金人丁甯付囑曰:"貞元《四十華嚴》久祕未宣,顯而數之,責在爾躬矣。"師感惕驚寤,爰赴邗江,重鏤是經,就虞山寶嚴寺敷陳嘉會。時眾會中有讀《探玄記》者,覺賢首規模,昉於晉經,因復勸

<sup>40 《</sup>影印華嚴經疏鈔跋》,收於《華嚴經疏鈔》卷末。

請轉其輪轂,俾三部大經,平等推挽。矧華嚴教義,雖曰盛於唐,而實創於晉隋之間,故晉譯微言,實肇宗基,杜順依之而立觀,雲華遵之而《搜玄》,賢首准之而判教分宗,顧可因唐譯而偏廢晉經乎哉?師允其請,乃檢覈舊刻,剝誤滋多,遂依徐文蔚居士近栞《探玄記》及諸藏本,校而正之,仍授梓揚州,與前四十卷經板式相若,放大字形,俾莊嚴法寶,易於受持。鳩工於丁丑歲,旋遇軍興,輟作不時,延至今秋甫慶觀成。行見千載秘藏,悉揭櫫而傳播之,輾轉弘通,於是昔日之不能綿續一系者,亦得薪傳無盡,歷百千劫而不熄矣!

是年年底,持松為李圓淨編輯之《華嚴疏鈔科文表解》作敘,敘文載於《佛學半 月刊》,云:

李圓淨居士,才智兼人,精思妙悟,比年以來,知通經論之不可無科判, 猶裁錦繡之不可無刀尺,遂擇其流行較徧之經論疏釋,因其原有之科文, 匯為新式表解。

今而後讀《華嚴》者,因《科文》以尋《疏鈔》之條貫,因《疏鈔》以發經文之奧藏,又豈僅讀其文乎?將復以解其義也!又甯徒解其義乎?將復使遮那富貴纖毫悉陳乎眼底也!

1940 年中秋,薛潤培捐資印行《賢首諸乘法數》,請持松作序,題名《重印賢首諸乘法數序》。《賢首諸乘法數》凡十一卷,明代行深編撰,以華嚴宗為主,集大小乘諸經之法數名目,並注明其出處。《諸乘法數》原為賢首大師所著,至明代散佚,行深乃重編付梓,後傳入朝鮮、日本。此次重印所據即為早在中土不見的海外孤本。

1945 年春,應慈組織重編《華嚴經探玄記》告竣,後收入《普慧大藏經》<sup>41</sup>, 持松奉應慈命作《重編華嚴經探玄記序》。

由上可知,在華嚴典籍重整的過程中,不少是由持松撰序以助其印行。可見持松對於華嚴中興之助成有其貢獻。而由持松的序文中,以「門人持松」之語來看,持松將自己納入華嚴宗的意味是毋庸置疑的。

<sup>41 《</sup>普慧大藏經》,第五函第一冊,1945年2月刊行。

# 結語

綜觀持松一生,深入經藏,著作等身,尤其長年對華嚴宗門教義之闡述,對 賢密教澈獨特之創見,對華嚴諸師之教理修持,深契於心而繼承,於華嚴法界緣 起之證悟,藉金剛筆復勸眾生信解行證。如其《賢密教衡釋惑》文所言:「以執筆 印、召請金剛筆,入我心蓮花台,從一一羊毛、一一兔毛中,放無量光,照觸十 方法界、滅一切眾生苦,還來收一聚,成金剛筆三昧耶形,而加持我,令我於一 剎那間,即得華嚴中金剛筆三昧。」

附錄: 持松華嚴相關著作出處一覽表(按年代輯成)

| 年代   | 篇名             | 《全集》冊頁               | 底本出處                                                   |
|------|----------------|----------------------|--------------------------------------------------------|
| 1923 | 《華嚴教義章疏合刊序》    | 《全集·五》<br>「諸宗」p.2383 | 照相檔                                                    |
| 1923 | 《賢密教衡》         | 《全集·五》<br>「諸宗」p.2385 | 《海潮音》第九年第四期<br>~第六期(1928年)                             |
| 1929 | 《賢密教衡釋惑》       | 《全集·五》<br>「諸宗」p.2413 | 《海潮音》第十年第四期                                            |
| 1931 | 《華嚴宗教義始末記》     | 《全集·五》<br>「諸宗」p.2419 | 1931 年七月開始連載於<br>《佛教評論》                                |
| 1938 | 《華嚴經疏科文表解敘》    | 《全集·一》<br>「經義」p.160  | 《佛學半月刊》七卷二二<br>號第一六三期                                  |
| 1939 | 《應慈和尚重刻晉譯華嚴經序》 | 《全集·一》<br>「經義」p.162  | 《佛學半月刊》八卷第一<br>九二期                                     |
| 1940 | 《重印賢首諸乘法數序》    | 《全集·五》<br>「諸宗」p.2725 | 照相檔                                                    |
| 1942 | 《重編華嚴疏鈔序》      | 《全集·一》<br>「經義」p.164  | 《覺有情半月刊》第四卷<br>第十七、十八號,第八十<br>九、九十期合刊,第十<br>一、十二版。     |
| 1942 | 《華嚴宗專號》        | 《全集·五》<br>「諸宗」p.2729 | 《佛學半月刊》,共二<br>期,分別載於第十一卷第<br>八號第二五一期、第十一<br>卷第九號第二五二期。 |
| 1942 | 《月霞老法師傳略》      | 《全集·六》<br>「文鈔」p.2966 | 《覺有情半月刊》第六十<br>二、六十三期合刊,第一<br>版。                       |

| 1943 | 《重編華嚴經疏鈔募印功德緣起》 | 《全集·五》<br>「諸宗」p.2757 | 《覺有情半月刊》(「華嚴疏鈔編印專號」),第四卷第九、十號合刊,第八十一、八十二期合刊(1943年1月)第三版。                    |
|------|-----------------|----------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 1943 | 《編印華嚴疏鈔始末因緣》    | 《全集·五》<br>「諸宗」p.2759 | 《覺有情半月刊》(「華嚴<br>疏鈔編印專號」),第四卷<br>第九、十號合刊,第八十<br>一、八十二期合刊(1943<br>年1月),第六、七版。 |
| 1945 | 《重編華嚴經探玄記序》     | 《全集·五》<br>「諸宗」p.2770 | 《普慧大藏經》(第五函第一冊)。                                                            |
| 1948 | 《華嚴經普賢行願品疏序》    | 《全集·一》<br>「經義」p.166  | 《持松法師論著選集(二)<br>下編》,湖北荊門市政協<br>學習文史委員會。                                     |
| 1949 | 《華嚴經探玄記詳釋》(佚)   | 《全集・五》<br>「諸宗」p.2772 | (佚)                                                                         |

## 參考文獻

《顯密圓通成佛心要集》。《大正藏》冊 46,第 1955 號。

《大日經義釋演密鈔》。《卍續藏》冊 23,第 439號。

- 華嚴蓮社(1971)。《華嚴經疏鈔》影印本。台北市:華嚴蓮社。
- 中華佛教百科全書編輯委員會編(1994)。《中華佛教百科全書》第九冊。台南縣: 中華佛教百科文獻基金會。
- 冉雲華著(1990)。〈太虛法師與中國佛教現代化〉,《中國佛教文化研究論集》,1990 年8月,台北市:東初出版社。
- 黃運喜(1991)。〈清末民初廟產興學運動對近代佛教的影響〉,《國際佛學研究》, 創刊號,民 80 年 12 月。台北縣:靈鷲山出版社。
- 黃德賓著(2002)。《我國近代佛教圖書館興起背景因素之考察》,佛教圖書館館訊 第三十期,民91年6月。嘉義縣:香光尼眾佛學院圖書館。
- 楊毓華主編,林光明副主編(2013)。《持松大師全集》(一)、(三)、(五)、(六)、 (八)。新北市:震曜出版社。
- 楊毓華·林光明編校(2013)。《仁王護國經闡秘》。新北市:震曜出版社。
- 師奘沙門密林持松著(2008)。《華嚴宗教義始末記》。台北縣:空庭書苑有限公司。